Gott

Ich versuchte, ihn zu finden
am Kreuz der Christen,
aber er war nicht dort.

Ich ging zu den Tempeln der Hindus
und zu den alten Pagoden,
aber ich konnte nirgendwo eine Spur von ihm finden.
Ich suchte ihn in den Bergen und Té&lern,
aber weder in der Héhe noch in der Tiefe
sah ich mich imstande, ihn zu finden.

Ich ging zur Kaaba in Mekka,
aber dort war er auch nicht.

Ich befragte die Gelehrten und Philosophen,
aber er war jenseits ihres Verstehens.

Ich priifte mein Herz,
und dort verweilte er,
als ich ihn sah.

Er ist nirgends sonst zu finden.

Dschalal ad-Din Muhammad ar-Riamri alias Rumi (1207 - 1273) 56

- 89 -



GLAUBE UND ZWEIFEL

Im Gegensatz zu den beiden vorangegangenen Kapiteln werden hier die beiden
thematisierten* Worte nicht mit ,,oder” zur Wahl gestellt, sondern erscheinen mit
~und” einander verbunden. ,Glaube” und ,Zweifel” werden nicht als Gegensatz
behandelt - obwohl sie einander behindern oder ausschlieBen kénnen - sondern
wollen einander dienen und erganzen.

Beide sind starke Wirkungs- und Gestaltungskrafte mit schopferischer Macht, ob
im unerschutterlichen ,Glauben” oder im nagenden ,Zweifel”. Doch wahrend der
~Zweifel” lahmend wirkt und Hoffnung schwinden lasst, wirkt jeglicher , Glaube”
Kraft spendend und lasst der Seele Fligel wachsen.

Allein diese Erfahrung genugt zur Erkenntnis, welche Macht den Menschen und
dem Leben ganz allgemein hilfreicher und zweckdienlicher ware - sofern dieser
Zweck dem Wohl der Menschen und dem Erhalt des Lebens dienen soll.

Andert sich allerdings der Zweck, so kann ,Zweifel” statt ,Glaube” durchaus die
sinnvollere Haltung sein, zum Beispiel bei der Prifung von (angeblichen) Fakten
oder (aufgestellten) Thesen auf Wahrheitsgehalt, Motivation* oder Zielsetzung.

Auch dieses Buch und die darin enthaltenen Thesen und Empfehlungen mdchten
einem prifenden Zweifel unterzogen werden. Gesunder Menschenverstand und
wahrhaftige Herzensgite mdgen intuitiv entscheiden, was fir den Leser oder die
Leserin stimmig erscheint — und wo Widerspruche oder Fragen offenbleiben.

Jedoch: ,Wer etwas will, findet Wege - wer etwas nicht will, findet Griinde.” 3
Daher moégen bitte alle Leser:innen zeitgleich auch immer die eigene Zielsetzung
oder Motivation der beim Lesen wahrgenommenen Gedanken und Gefuhle prifen.

Der Naturforscher Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799) schrieb: ,Zweifel
muB nichts weiter sein als Wachsamkeit, sonst kann er geféhrlich werden.” 6
Die Wachsamkeit im StraBenverkehr, da andere Verkehrsteilnehmer:innen evtl.
weniger wachsam und aufmerksam sein kdnnten, ware ein bekanntes Beispiel.

Auch Wachsamkeit im Alltag, da Ubermut und Leichtsinn schnell allerlei Ungliick
nach sich ziehen und oft nicht rickgangig gemacht werden kénnen, ist durchaus
geboten - Ubrigens auch bei jedem in Erregung unachtsam gesprochenen Wort.

Wachsamkeit in diesem Sinne ist im Grunde nichts anderes als (beobachtendes)
Gewahr-Sein und (all-gegenwartiges) Bewusst-Sein im ,Hier und Jetzt” und hat
mit einem |dhmenden und Hoffnung raubenden ,Zweifel” nichts zu tun.

Im Gegenteil vermag ein so verstandener Zweifel alle Sinne durch Beobachtung
und Wahrnehmung zu scharfen - solange damit keine vorgefassten Meinungen
oder Annahmen (als Ziele oder Motive) bedient werden.

Daher sollte das Gefuhlte und Gedachte, das Beobachtete und Wahrgenommene
immer in Verbindung mit Beobachtern und Wahrnehmenden betrachtet werden.

- 90 -



Franz Kafka (1883-1924) empfahl daher jedem: ,Priife dich an der Menschheit.
Den Zweifelnden macht sie zweifeln, den Glaubenden glauben.” 87 Hier klingt
durch, worauf es im Spannungsfeld von ,Glaube” und ,Zweifel” beziglich ihrer
Wirkungs- und Gestaltungskrafte ankommt: die eigene ,innere Geisteshaltung”.
Diese Haltung sollte ,Zweifel” erstens nicht zum Selbstzweck erheben, also nicht
groBer werden lassen, als zur Wachsamkeit geboten. Zweitens ist zu beachten,
dass jegliche innere Haltung sich selbst erflillende Schoépfungskrafte freisetzt.

Wird ersteres nicht beachtet, so kbnnen Zwanghaftigkeit und Pessimismus* das
Leben zur Hélle machen. Psychosen* oder Hypochondrie* sind zwei bekanntere
Krankheitsfolgen einer grundsatzlich zweifelnden inneren Haltung. Jedoch auch
gesellschaftlich anerkanntes Konkurrenzverhalten, soziale Ausgrenzungsformen,
taktisches Lligen oder Verschweigen ... lassen sich auf ,,Zweifel” zurlckflhren.

Wird zweiteres nicht beachtet, so sollte niemand verwundert sein, wenn gehegte
Zweifel sich bestatigen — und (zur Abwehr) Kontrollmechanismen* sowie (in der
Folge) noch gréBere Zweifel nach sich ziehen. Ein Teufelskreis aus mangelndem
Vertrauen, dass mangelndes Vertrauen (wechselweise) nahrt und wachsen lasst.

Der Psychotherapeut und Autor Paul Watzlawick (1921-2007) schrieb in seinem
weltbekannten Bestseller* , Anleitung zum Unglicklichsein” einpragsam treffend:

,Die Prophezeiung des Ereignisses fiihrt zum Ereignis der Prophezeiung.” 8

In seinem weniger bekannten Werk ,Die erfundene Wirklichkeit” erklart er dieses
sozialpsychologische und kulturphilosophische Phanomen des Menschen naher:

~Nur wenn eine Prophezeiung geglaubt wird, das heiBt, nur wenn sie als eine in
der Zukunft sozusagen bereits eingetretene Tatsache gesehen wird, kann sie
konkret auf die Gegenwart einwirken und sich damit selbst erfiillen.” 6°

Nichts anderes offenbaren sowohl spirituelle Mystiker* in ihren Schriften als auch
forschende Quanten*physiker in ihren Experimenten. Womit auch uralte religiose
Uberlieferungen in ihrem Sinngehalt neu gedeutet und betrachtet sein wollen:

~Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort.”

Diese bekannte Bibelstelle aus dem Neuen Testament (Johannes, 1.1) lasst sich
wie manch andere Weisheit und Wahrheit in dhnlicher Form auch in den heiligen
Schriften aller Weltreligionen finden, ob im Hinduismus, Taoismus, Shintoismus,
Sikhismus, Konfuzianismus, Jainismus, Buddhismus, Islam, Judentum, ob in der
zoroastrischen Religion oder bei den Baha’i als jlingster Religionsgemeinschaft.
Eine kleine Auswahl interreligios ahnlicher Textstellen bietet Quellenangabe 7°.

Am Anfang von allem, was ist, steht das Wort, der Gedanke, die Vision* ... als
Schépfungskraft — nicht nur bei Gott, sondern auch beim Menschen als dessen
~Krone der Schépfung” und zugleich , Schépfer auf Erden” - eigenverantwortlich
und frei jedoch nur im Rahmen spiritueller (karmatischer) GesetzmaBigkeiten.

-901 -



Auch anerkannte Physiker weisen auf diese Verbundenheit geistig-energetischer
Kraftfelder mit (beobachtbaren) kdérperlich-materiellen Erscheinungen hin.

Nach Albert Einsteins berihmter Formel (E=mc?) und dessen Relativitatstheorie
samt einem (vierdimensional gekrimmten) ,Raum-Zeit-Kontinuum” lassen sich
~Materie” und ,Energie” ineinander verwandeln. Auch ,Raum” und ,Zeit” werden
als miteinander verwobene sowie aufeinander einwirkende Erscheinungsformen
derselben ,Wirklichkeit” wahrgenommen.

Theorien der Quantenphysiker, die ,Teilchen” zugleich als ,,Wellen” beschreiben,
weisen auf das Phanomen hin, dass ,,Kdrper” unabhangig von einem diese Kdrper
beobachtenden ,Geist” (als wahrnehmendes Bewusstsein) nie nachweisbar sind.

Wenn aber Kdrper, Teilchen, Materie, Raum ... als jeweilige Erscheinungsformen
oder als Felder von Geist, Welle, Energie, Zeit ... beschrieben werden - und dies
in neuesten Wissenschaftstheorien wie in uralten Weisheitslehren - dann nahern
wir uns zwischen ,Glaube” und ,Zweifel” einer ganzheitlichen , Weisheit”:

Alles ist und bleibt miteinander verbunden, ineinander wandelbar, aufeinander
einwirkend ... aus dem Gleichen aufgebaut - und in das Gleiche zurlickgefuhrt:
Geist co Korper / Welle oo Teilchen / Energie oo Materie / Zeit co Raum ...
Der ,Kosmos” im Universum - das , Sein” in der Einheit - ein ,Leben” im Licht.

Mit dieser ,Weisheit” - experimentell nur anndhernd nachweisbar und spirituell
ebenso nur in Fragmenten uUberliefert — verschmelzen auch die beiden inneren
Geisteshaltungen ,Glaube” und ,Zweifel” zur Einheit (wie Pole eines Magneten).

Innerhalb eines Magneten gehéren sie untrennbar zueinander — ohne sich je als
voneinander getrennt wahrzunehmen. Ihre sich (harmonisch) anziehenden und
einander starkenden oder aber sich (disharmonisch) abstoBenden und einander
schwachenden Kraftfelder zwingen Magneten zu der ,inneren Haltung” einer sich
verbindenden Ausrichtung - als der einzig sinnvoll geordneten Méglichkeit.

Im Monolog* jeweiliger Meinungen (Erfahrungen vorhalten) stoBen sich ,Glaube”
und , Zweifel” zwischenmenschlich ab - einander zerstérend und schwachend. Im
Dialog* jeweiliger Meinungen (Erfahrungen austauschen) ziehen sich ,Glaube”
und ,Zweifel” zwischenmenschlich an - einander befruchtend und starkend.

In der Polaritat von winzigen Magnetwdurfeln, einzeln auf eine riesige Metallkugel
gesetzt, ist es vollig gleichglltig, mit welchem ihrer beiden Pole - ,Glaube” oder
~Zweifel” — der einzelne (individuelle) Wirfel daran haftet. Doch je mehr Wurfel
hinzukommen, und je enger der dazwischen zur Verfligung stehende Raum ist,
desto bedeutsamer und wirksamer wird ihre ,,innere Ausrichtung”.

Die Wirfel werden und miussen sich bewegen und einander zuwenden, um eine
harmonische Ordnung aufrecht erhalten zu kénnen. Keinem Widrfel bleibt eine
andere Wahl als eine das Gemeinwohl ordnende Verbindung herzustellen. Alles,
was den nachstliegenden Wirfeln fehlt oder gerade weniger wirksam, da in eine
andere Richtung gewendet ist, wird ihnen von anderen Wiurfeln zugewendet.

-92 -



Dieses Gleichnis flr ca. 8 Milliarden Menschen unter ungezahlten Billiarden* von
Seelen auf unserem (magnetischen) ,Mutterplaneten Erde” veranschaulicht sehr
schdn, worum es im Leben geht - ob wir Menschen dies nun wollen oder nicht:

,Was keiner wagt, das sollt ihr wagen,
was keiner sagt, das sagt heraus,
was keiner denkt, das wagt zu denken,
was keiner anfdngt, das flhrt aus.

Wenn keiner ja sagt, sollt ihr’s sagen,
wenn keiner nein sagt, sagt doch nein.
wenn alle zweifeln, wagt zu glauben,
wenn alle mittun, steht allein.

Wo alle loben, habt Bedenken,
wo alle spotten, spottet nicht,
wo alle geizen, wagt zu schenken,
wo alles dunkel ist, macht Licht.” 71

Dieser Text des Priesters und Befreiungstheologen Lothar Zenetti (1926-2019)
tragt den Titel ,Mut” und benennt damit eine der wichtigsten Voraussetzungen
fir eine innere Geisteshaltung, die vom ,Glauben” zu einer Gewissheit (und zu
einem lebendigen ,Gewissen”) fuhrt - das am Lebensende bzw. Lebensanfang
Uber jeden ,Zweifel” erhaben ist.

Doch wie gelangt eine an dieser Welt verzweifelnde Menschenseele aus dem sie
umgebenden (lahmenden) ,Zweifel” zu einem alltaglichen (mutigen) ,,Glauben”?

Wie kann Zurlckweisung mit Respekt, Anfeindung mit Verstandnis, Resignation
mit Hoffnung, Verletzung mit Vergebung, Furcht mit Vertrauen, Hass mit Liebe,
Schmerz mit Demut, Gewalt mit Frieden, Zweifel mit Glauben ... geheilt werden?

Die Antwort auf diese Menschheitsfragen liegt im ganz persdnlichen Lebensweg,
vom Gedanken Uber Worte zu Handlungen und Gewohnheiten bis hin zum sich
bildenden (ei-gen-en) Charakter und (zu-kunftig-en) Schicksal als Individuum
ebenso wie als Gemeinschaft — samt aller Volker und Generationen ,ihrer” Zeit.

,Oft zeigt sich, daB der Mensch wird, was er glaubt.
Wenn ich mir dauernd einsage, ich kénne dies oder das nicht,
dann werde ich in der Tat unféhig.

Wenn ich hingegen fest glaube, ich werde es kénnen,
dann bekomme ich sicher die Féhigkeit dazu,
selbst wenn sie mir anfangs nicht eigen war.” 72

Mit diesen Worten ermutigte Gandhi 1940 seine Anhanger:innen, in den eigenen
Bemuihungen um Charakterstarke nicht nachzulassen, sich fortwahrend bewusst
in Selbstdisziplin zu Uben, als wahr erkannten Werten zu folgen, selbige anderen
aber niemals aufzuzwingen, sondern als Vorbild auch auf beschwerlichen Wegen
voranzugehen ... um Dunkelheit zu durchleuchten und Furcht in Liebe zu heilen.

- 03 -



~Glaube” ist also sowohl die Voraussetzung als auch die Erfahrung eines Weges,
jedoch keineswegs dessen Ziel — und kein Zustand. ,,Zweifel” ist sowohl Aufgabe
als auch Herausforderung eines Weges, jedoch keineswegs dessen Beginn - und
ebenfalls kein Zustand.

Im Spannungsfeld der Wirklichkeits- und Wirksamkeitserfahrungen von sowohl
»Glaube” als auch ,Zweifel” vermag erst tiefe ,Weisheit” gefunden werden, nicht
zu verwechseln mit ,Wissen” — ob nun analytisch* oder intuitiv gewonnen - denn
irdisches Wissen (an Materie gebundener Wesen) bleibt naturgemaB beschrankt.

~Denn je héher eine Wahrheit ist, von desto héherer Warte muBBt du Ausschau
halten, um sie zu begreifen.” 73 Diese Erkenntnis hinterlieB der im 2. Weltkrieg
als Kampfpilot verschollene Autor Antoine de Saint-Exupéry.

Die chinesischen und Laotse (6. Jhd. v. Chr.) zugeschriebenen Schriftrollen des
~1ao Te King” (sinngemaB Ubersetzt: ,Textsammlung als Leitfaden zum Pfad der
Tugend und zum Sinn einer gutigen Charakterstarke”) unterscheiden ,Wissen”
von ,Weisheit” - die als Erkenntnis einer hoheren, umfassenderen Wahrheit der
~Wirklichkeit” verstanden wird: ,Beim Streben nach Wissen wird téglich etwas
hinzugefigt. Bei der Einlibung ins Tao wird tédglich etwas fallen gelassen.” 74

Das ,Tao” (auch ,Dao") lasst sich in der westlichen Kultur und Tradition zeitgeman
am besten mit ,Pfad, Weg, Fluss, Prinzip, Sinn” Ubersetzen. Alle 81 enthaltenen
Texte lassen sich in dem Imperativ* ,Handle nicht” zusammenfassen, da jegliche
irdische Handlung immer auf sehr beschranktem Wissen beruht.

~Nicht-Wissen” fur ,Wissen” zu halten, bedeutet aber immer ,Leiden”. Zwischen
»Glaube” und ,Zweifel” liegt daher als hdchste ,Weisheit” ein allgegenwartiges
Bewusstsein des ,Nicht-Wissens”. Wer (individuelle) Integritdt und (universelle)
Identitat entsprechend ausrichtet und im Gewahr-Sein der Verbundenheit halt,
wird nicht (,aus dem Ego”) handeln und (ver)zweifeln, sondern die menschliche
Existenz (,,aus der Einheit”) leben und (be)glauben.

Sri Aurobindo Ghose (1872-1950) fasste ein auf dieser Grundlage verstandenes
.Handeln” und ,Leben” in folgende Worte: ,Ich verstehe unter Arbeit ein Tun, das
fur das Géttliche und in standig wachsendem MaBe im Einssein mit dem Géttlichen
verrichtet wird - nur fiir das Géttliche und fiir nichts anderes.” 75

Merke: ,Wenn aber die Freiheit in Ketten geht und Dienen gewaltsam gefordert
wird, statt aus der Liebe strémen zu dlrfen, dann ist die wahre Natur der Dinge
entstellt, und Falschheit regiert die Beziehungen der Seele zum Leben.” 76

Doch: ,Was wirklich ist, kann nicht das Sein verlieren, genauso wenig wie das,
was nicht ist, ins Sein treten kann.” 77 Was nicht ist, wird im ,Haben” sichtbar,
bleibt aber verganglich - ohne je ,Sein” zu erlangen. Unverganglich und damit
einzig ,wirklich” bleibt die im ,géttlichen Sein” lebende ,Seele” - in der Liebe.

Welche Voraussetzungen und Regeln helfen, zwischen Zweifel und Glaube nicht
Wissen, sondern Weisheit zu erlangen, wird im anderen Buch erlautert —> S. 7.

- 04 -



